DOI:

# РЕЛИГИОЗНО-МИФОЛОГИЧЕСКАЯ ПЕСНЯ, ПОСВЯЩЕННАЯ МАДЫМАЙРАМ

# Д.М. Дзлиева

Религиозно-мифологическая система осетин представляет собой сложное по своему историческому происхождению явление, которое не раз становилось предметом научных изысканий различных авторов. Однако работ в области музыкальной фольклористики, посвященных вопросам музыкально-поэтических особенностей религиозно-мифологических песен, до сегодняшнего дня не существовало, чем и обусловлена актуальность настоящего исследования. В статье рассматриваются вопросы музыкально-стилевых особенностей песни, посвященной покровителю женщин и детей Мадымайрам. Целью статьи является выявление образцов песни, посвященной данному покровителю, нотирование аудиоматериалов и определение музыкально-поэтических особенностей данного жанра. Материалом для исследования послужили архивные и опубликованные источники. К анализу привлекались также расшифровки записей 1920-1930 гг., хранящиеся в Научном архиве СОИГСИ и Фонограммархиве Института русской литературы (Пушкинский дом). В результате исследования было выявлено: что все доступные образцы религиозно-мифологической песни, посвященной Мадымайрам, типологически однородны; исполняются солистом и группой певцов без инструментального сопровождения; музыкально-стилевые особенности схожи с ритуальными песнями, сопровождающими движение (хороводные, песни обхода дворов). К сожалению, песня, посвященная Мадымайрам, полностью вышла из ритуальной практики осетин. Предпринятые нами попытки осуществить полевые записи данной песни на современном этапе бытования традиции не удалось. Таким образом, практическая ценность настоящего исследования в том, что обнаруженные материалы могут стать серьезным подспорьем для возвращения исследуемого жанра в структуру осетинской обрядности на новом витке ее исторического развития в формах, адекватных природе фольклора.

**Ключевые слова**: осетинский фольклор, религиозно-мифологические песни, традиционная музыка, осетинская культура, осетинская этномузыкология.

**Для цитирования:** Дзлиева Д.М. Религиозно-мифологическая песня, посвященная Ма-дымайрам // Известия СОИГСИ. 2024. Вып. 54 (93). С.141-150. DOI:

Структура народного календаря осетин объединяет в себе самостоятельные, но тесно связанные между собой календари: солнечный, лунный, земледельческий, скотоводческий, брачный, поминальный и т.д. Каждый из них связан с определенным кругом верований о природе, жизни и высших силах. Летне-осенний обрядовый комплекс представляет собой синтез архаичной календарной системы с поздними христианскими/ мусульманскими влияниями. Среди песен, исполняемых в этот период, различаются три основных жанра: религиозно-мифологические, земледельческие и обрядово-поздравительные песни обхода дворов. К религиозно-мифологическим песням данного цикла относятся: «Уациллайы зарæг» ('Песня в честь Уацилла'); «Фелверайы зарег» ('Песня в честь Фалвара'); «Мадымайрамы зараг» ('Песня в честь Мадымайрам'); «Фыдыуани зарæг» ('Песня в честь Фыдыуани'), «Уастырджийы зарæг» ('Песня в честь Уастырджи') и «Хуыцауыдзуары зарæг» ('Песня в честь Бога'). Понятие «календарные», по отношению к этим песням, является достаточно условным, поскольку исполнение некоторых из них не ограничивается лишь праздниками, имеющими строгую закрепленность в календаре. Так, по сведениям информантов, песня «Уастырджийы зарæг» исполнялась не только во время праздника «Уастырджийы бонта» в конце осени, а также во время любого праздничного застолья. А песню «Мадымайрæмы зарæг» исполняли во время посещения святилища Мадымайрæмы дзуар/ Майрæмы дзуар.

Культ Мадымайрам связан с женской сферой, его покровительство способствует зачатию и деторождению. В традиционной осетинской культуре существовал как специальный календарный праздник - «Чызджыты баджнтж Мады Майржмы тыххжй», отмечавшийся в конце осени [1, 465; 2, 81; 3, 183], так и праздники Мадымайрæмы дзуары бон (день покровителя Мадымайрам), которые отмечали в разное время, в зависимости от локальной традиции. Так, например, «Цъжзиу Ужлж Мжсыг Майржмы дзуары бон традиционно празднуется во второй понедельник Хурхæтæны мæй (июнь). Дата, плавающая с расхождением в неделю от 8 до 14 июня» [4, 62]. А праздник в честь Мадымайрем в селении Зруг в Южной Осетии празднуют в день Майрамы куадзан, соответствующий православному празднику Успения пресвятой Богородицы [2, 196].

По сведениям информантов, святилище Мадымайрам также можно было посещать с целью умилостивить покровителя в четверг, вторник и воскресенье [5, 61]. Обязательным же считалось посещение святилища после свадебного торжества новой невесткой в сопровождении шафера: «Приближаясь к нему (к святилищу. – Д.Д.), мальчики бросают в него каменьями и пулями, восклицая при этом: "Столько (по числу бросаемых каменьев и пуль) мальчиков и одну синеглазую девочку - подай, Майрам, нашей доброй невесте"! Став с молодой близко к камню, шафер молится вслух: "О, Мады-Майрам, эта невестка есть твоя гостья, и ты будь для нее помощницею и подай ей жребий счастья и благ земных"!» [6, 21]. Кроме того, в святилище Мадымайрам, которое находилось почти в каждом осетинском селении, приходили и молодые женщины с просьбами о потомстве и здоровье детей [7, 182].

По мнению В.И. Абаева, *Майрæм* – «богоматерь; также название святилища или священного камня, куда водили молодую невестку, чтобы богоматерь послала ей потомство; употребляется и как мужское имя» [8, 64]. Однако, как указывает сам исследова-

тель, «за христианским образом богоматери скрывается древнее языческое женское божество, богиня-покровительница домашнего очага, быть может, та самая скифская Табити, которую Геродот отождествляет с греческой Гестией» [9, 115].

Существует ряд работ, в которых высказывается мнение, что древний культ покровителя женщин в связи с христианизацией стал связываться с христианской Матерью Марией. Как отмечают исследователи, «на старые верования наложился мощный слой христианской терминологии и обрядности. Большинство языческих святых приобрело христианскую оболочку, присвоив христианские наименования: «Уастырджи / Уасгерги (св. Георгий), «Уацилла» (св. Илья), «Уас Никкола» (св. Николай), «Фæлвæра (св. Флор и Лавр), «Мыкалгабыртæ (св. Михаил и Гавриил), «Мады Майрам (Богоматерь)» [10, 27]. Такого же мнения придерживается и В. Газданова: «Появление этого образа, воспринявшего черты древнеосетинского божества, в религиозном пантеоне осетин связано с принятием христианства. Однако Мады Майрам в песнях и молитвах осетин часто стоит рядом с Уастырджи», выполняя свою «близнечную» функцию» [11, 170].

С теонимом Мадымайрам также связаны: фамилия Майрамыхъуатае (Майрамукаевы, Майрамуковы); мужское имя Майрам; топоним Майрамадаг (с ос. 'сухое русло или овраг Майрама'); день недели – майрамбон (пятница). Стоит отметить, что в Нартовском эпосе осетин именно в пятницу проводились различные воинские состязания, к этому дню также приурочивали и начало походов.

Сам теоним часто употребляется без префикса мады, например, святилища в честь покровителя Зруджы Зæрин Майрæмы дзуар, Цъæззиу Уæлæ Мæсыг Майрæмы дзуар и др. Также упоминания в Нартовском эпосе, где Майрæм встречается как персонаж – мать героя Адзыранга [12, 624]; как покровитель: «Майрæмбоны алчи йæ майрæмæн фæкувы, æмæ йын æз дæр йæ ном ыссарон» ('В пятницу каждый молится своему майрæму, и я тоже вспомню его') [13, 127].

Что касается употребления с префиксом мады, то написание может быть как слитным – Мадымайрам, так и раздельным – Мады

Майраем. В настоящей работе нами будет использоваться второй вариант написания, за исключением цитат, где будет сохраняться оригинальная версия орфографии.

Этнографические материалы относительно культа *Мадымайрам* находим в работах многих авторов: Б. Гатиева, В.Ф. Миллера, В.С. Уарзиати, Р.Г. Дзаттиаты, Л.А. Чибирова и др.

Найденные нами в различных архивах образцы песен, посвященных Мадымайрам, были зафиксированы в Северной Осетии (1928 г., 1936 г.) и Южной Осетии. Типы анализируемых нотаций песни разноплановы: это слуховая запись В. Долидзе, хранящаяся в архиве Государственного фольклорного центра Грузии, опубликованная в сборнике «Ирон адæмон зарджытæ» («Осетинские народные песни») [14, 60-61]; авторская обработка народной мелодии из Научного архива СОИГСИ (без паспортных данных) [15], слуховая запись из материалов Архива Республиканского дома народного творчества (не имеет паспортизации); три нотные расшифровки образцов 1920-1930 гг., выполненные автором настоящей работы [16, 144-3; 16, 139-7; 17, 5330]. Стоит отметить, что нотировки, найденные нами в Научном архиве СОИГСИ и архиве РДНТ [15; 18] едва ли могут считаться достоверными в передаче музыкальных особенностей. Рукописные нотации в объеме одной строфы с инструментальной гармонизацией, с явными искажениями подтекстовки, с нарушениями принципа просодии осетинского языка требуют критического подхода, основанного на результатах типологического анализа всего комплекса данных.

Образцы текстов песен в честь *Мадымай-рам* обнаруживаем в таких сборниках, как «Памятники народного творчества осетин» [19, 42-43] и «Ирон адамон сфалдыстад» [20, 310-311], а также в Научном архиве СОИГСИ [21; 22].

Что касается музыковедческих работ, то стоит отметить, что до сегодняшнего времени не существовало ни одной работы, посвященной музыкально-поэтическим особенностям песни, посвященной Мадымайрем.

Как уже упоминалось выше, песни в честь Мадымайрем исполнялись во время различных ритуальных практик. Так, нами были об-

наружены песни с названием «Мадымайрам», «Мады Майрæмы цытæн» (В честь Мады Майрам), «Мады Майрамы куывды зараг» (Песня-молитва Мады Майрам) и «Песня невесток в честь Майрама». Однако определить обрядовую приуроченность каждой из песен на сегодняшний день не представляется возможным. Единственное упоминание песенного текста находим у В.И. Абаева: «Когда невесту приводили в дом жениха и подводили к домашнему очагу, исполнялась песня со следующим постоянным припевом: Уж не 'фсин, уж не стыр ныфс, Мады Майржм! "О, наша афшина, наша великая надежда, Мать Мария!"» [9, 115]. Идентифицировать, какой именно вариант песни имеется в виду В. Абаевым, невозможно, так как приведенный им пример текста достаточно характерный для всех песен этой группы напевов. Однако, стоит отметить, что во всех опубликованных текстах песни, образ Мадымайрам связан не с термином ефсин ('старшая женщина в доме, хозяйка'), а с эпитетом ехсин ('госпожа'). Можно предположить, что подмена данных лексем связана со сложной идентификацией текста во время пения, в связи с чем ехсин могло быть услышано как фсин и наоборот. Выявить, которая из лексем более аутентична, оказывается не простой задачей и выходит за рамки настоящего исследования. Выскажем лишь мысль, о том, что термин жасин как архетипический образ матери [23, 102], мог проникнуть в песню в связи христианизацией культа, так как все опубликованные образцы текстов имеют явные православные влияния. Это прослеживается в следующих фрагментах: «Хуыцауы ныййараг Мады Майрам ужларвжй рауагъта сызгъжрин асин, жрцыдис заххон адамма» - 'Матерь божья Мады Майрам спустила с небес золотую лестницу, спустилась к земным людям' [19, 43]; «Цин хъуама канай, ды ныллаууыдта уаларвон асин, кæуыл æрхызти уæларвæй зæхмæ Хуыцау йæхæдæг. Емæ байдыдтой дæу стауджытæ зындоныл хизын, цин хъуама канай, дауай райгуырди царды суадон» - 'Ты должна радоваться, что взошла на небесную лестницу, по которой спустился с неба на землю сам Бог. И начали выходить из ада тебя восхваляющие, ты должна радоваться - тобой рожден родник жизни') [19, 43];

К числу традиционных образов, характеризующих покровителя женщин и детей, относятся формулы-обращения:  $\mu$  'стыр ныфс – 'наша большая надежда' [19, 42; 19, 43; 20, 303; 16, 139-7; 17, 5330];  $\mu$  'хсин – 'наша госпожа' [19, 42; 19, 43; 20, 303; 16, 139-7]. Образцы текстов также включают:

- восхваление покровителя: «О, не стыр ехсин! Деуей циндзинад зеххыл рарттывта, цин хъуама каной, ды дзы фазындта дзыллейы ехсен, еме дын кувынц стырей, чысылей адемы херзте» - 'О наша великая госпожа! От тебя радость на земле засияла, радоваться должны, что ты появилась среди людей, и молятся тебе и взрослые, и дети – лучшие из людей' [19, 43]; «Дæ кадмæ гæсгæ дæуæн æгъдаужй мах куыд ныззаржм? Нж зонд цыбыр у, на ужнг маллаг у даужн кувынан, фала да курам, ахъаз нын бакан, бафазмынан магуыр æвзагæй, фыдæлты зондæй афтæ зарынæн» - 'Как нам спеть, чтобы это было достойно тебя? Ум наш короток, сами - тщедушны/недостойны молиться тебе, но просим тебя, помоги нам спеть нашим бедным языком так, как пели наши предки' [19, 43]; «Заххыл фазынди царды суадон, заххыл фазынди хосы дидинæг, уыдон сты дæ кады тыххæй!» - 'На земле появился родник жизни, на земле появился целебный цветок – это в твою честь! [19, 43];
- традиционные мотивы лучшего приношения покровителю: «Алы сау хъжджй дын буц хуымжллжг, алы хуымжй дын буц бжгжниаг. Бурхъус нжл фыстж дж нывжнджгтж» ('С каждого черного леса тебе нежный хмель, с каждой пашни тебе лучшее зерно на молитвенное пиво. Бараны с желтым ушком тебе в жертву') [20, 310];
- просьбы о здоровом потомстве: «Кæмæн кæй радтай цæринаг ын уæд, кæмæн нæй, уый та дæ хорзæх фæуæд!» 'Кого кому дал им долгой жизни, а у кого их нет, тем окажи свою милость!' [19, 43]; «Евæстаг адæм зæнæгмæ кувынц» ('Бездетные люди просят у тебя детей') [19, 43]; «Ног чындзытæ сæ зæнæгимæ сæхи фæдзæхсынц» 'Молодые снохи с малыми детьми тебе себя поручают' [19, 42].

Песенная строфа расшифрованных образцов песни «Мадымайрамы зараг» [16, 144-3; 16, 139-7; 17, 5330] состоит из двух текстовых компонентов – AR. Первая стиховая

строка представляет собой смысловую часть текста, соотносимую с первой музыкальной фразой (A). Вторая – припевный раздел (R), включающий вторую музыкальную фразу с обращением к покровителю:

Таблица 1.

[17, 5330]

- А Мадымайрамма бакувам!
  - ('Помолимся Мадымайрам') Ой, табу, ой не стыр ныфс, о Мадымайрæм!
- R ('Ой, слава тебе, наша большая надежда, о Мадымайрам!')
- Нæ чындздзон чызджытæ дæ кувæг адæм!
  В ('Наши девушки на выданье твои молящиеся')
- молящиеся`) Ой, табу, ой не стыр ныфс, о Мадымайрæм!
- R ('Ой, слава тебе, наша большая надежда, о Мадымайрам!')
- На куваг лаппута да кувинагганджыта!
  С ('Наши молящиеся юноши готовят в твою честь ритуальную пищу!')
- Ой, табу, ой не стыр ныфс, о Мадымайрам!

  R ('Ой, слава тебе, наша большая надежда, о Мадымайрам!')

Что же касается опубликованных источников, то композицию песенной строфы, включающую рефрен с обращением к Мадымайрам, мы обнаружили только в одном варианте [22]. Возможно, это обусловлено особенностями работы собирателей, которые могли записывать тексты не во время исполнения, а в ходе беседы с носителями традиции, пересказывающими содержание песни в свободной форме. Можно также предположить, что некогда существовала еще одна типологическая группа песни, посвященной Мадымайрам, образцы напевов которой не сохранились в традиции.

Структура анализируемых образцов «Мадымайрамы зараг» – не типичная для религиозно-мифологических песен осетин. Она представляет собой форму, где запевная часть исполняется корифеем соло, а рефрен интонируется коллективно. Такой принцип построения композиции встречаем, например, в свадебных хороводных песнях.

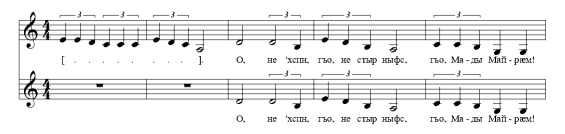
Для строфики песни в честь Мадымайрам характерно неравенство музыкально-временных объемов двух разделов. Поскольку запевная часть исполняется солистом, то распевание или четкая ритмизованность первого раздела во многом зависят от его индивидуального исполнительского стиля.

Пример 1.





Пример 2. [16, 144-3]



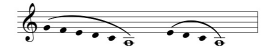
В интонационном отношении группа напевов «Мадымайрамы зараг» обладает едиными характеристиками: достаточно широким диапазоном развертывания мелодической линии (от сексты до ноны), ее относительной неразвитостью. Вопросо-ответный принцип соотношения разделов композиции проявляется на уровне ладового сопряжения. В ряде случаев это два опорных тона каждого из разделов песенной строфы – движение к побочной опоре (в запеве), от побочной к основной опоре и ее утверждение как главенствующей (в рефрене) [17, 5330; 16, 144-3]:

Схема 1.



В песнях, посвященных Майдымайрам, встречаются также образцы, где в обоих разделах осуществляется движение к основной опоре [16, 139-7; 15; 18]:

Схема 2.



Интересно, что похожее интонационное строение мы наблюдаем в песнях, сопровождающих свадебные игровые хороводы [18, 96].

Схема 3.



Итак, музыкально-стилевые особенности песни «Мадымайрæмы зарæг» в целом оказываются схожи с характеристиками песен, сопровождающих движение, например, с песней «Алай», сопровождающей обряд обхода очага, а также со свадебными хороводами «Чепена», «Уайра-Уайтау» и «Алай-булай», которые исполнялись на третий день свадебного пированья в темное время суток стариками, взявшимися под руки, в кругу» [24, 89]. Таким образом, можно предположить, что стилевая схожесть свадебных напевов и песен, посвященных Мадымайрам, не случайна, и, может быть, связана с идентичностью семиотического статуса этих напевов в ритуальной практике осетин.

Изменения условий исторической жизни народа привели к тому, что уже к концу XX в. обряд вывода невесты к святилищу Ма-

дымайрам, а также песня, сопровождавшая его, полностью выходят из употребления. На сегодняшний день ни один из информантов не смог вспомнить факт существования этой песни в традиции, осуществить повторные записи на современном этапе не удалось.

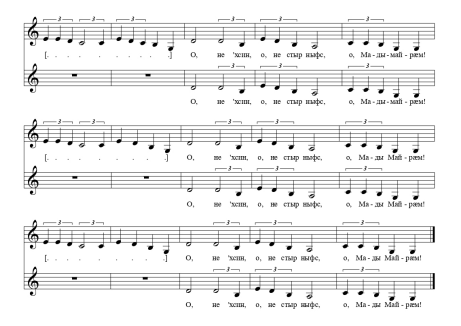
Ниже представлены образцы нотных расшифровок песен в честь Мадымайрем,

сделанные автором настоящей работы. Они вводятся в научный оборот впервые. Учитывая, что источники нотировок являются оцифрованными копиями с фонографических валиков, распознать текст в песнях оказывается практически невозможным, в связи с чем некоторые образцы представлены без подтекстовки.

#### Песня в честь Мадымайрам







### Мады Майрæм



- 1. Миллер Вс. Осетинские этюды. Владикавказ, 1992. 717 с.
- 2. Чибиров Л.А. Народный земледельческий календарь осетин. Цхинвали: Ирыстон, 1976. 281 с.
- 3. Периодическая печать Кавказа об Осетии и осетинах. Цхинвали: Ирыстон, 1987. Кн. 3. 444 с.
- 4. *Цгоев Т.В.* Иверская (Моздокская) икона Божией матери (отдельные вопросы происхождения и дальнейшего исторического пути). Владикавказ, 2018. 100 с.
- 5. Сокаева Д.В. Культовая основа осетинского фольклора: Экспериментальное исследование на материале несказочной прозы. Владикавказ: ИПЦ СОИГСИ ВНЦ РАН и РСО-А, 2014. 168 с.
- 6. Гатиев Б.П. Суеверия и предрассудки у осетин // Сборник сведений о кавказских горцах. 1886. Вып. 9. С. 1–83.
- 7. *Цгоев Х.Ф.* Словарь осетинской мифологии и уклада жизни. Владикавказ: ИПЦ СОИГСИ, 2017. 753 с.
- 8. *Абаев В.И.* Историко-этимологический словарь осетинского языка. Л.: Наука, 1973. Т. 2. 448 с.
- 9. *Абаев В.И*. Среднеазиатский политический термин «Афшин» // Вестник древней истории. 1959. №2. С. 111–116.
- 10. *Таказов Ф.М.* Ислам в системе традиционной культуры осетин. (XVIII нач. XX вв.) Владикавказ: ИПЦ СОИСГИ, 2007. 199 с.
- 11. *Газданова В.С.* Золотой дождь: Исследования по традиционной культуре осетин: Сб. научных трудов. Владикавказ: ИПЦ СОИГСИ, 2007. 438 с.
- 12. Нартовские сказания: эпос осетинского народа / Сост. Т. Хамицаева, ред. Ш. Джиккаев. Владикавказ: ИПЦ СОИГСИ, 2005. Кн. 3. 712 с. (на осет. яз.)
  - 13. Нарты Кадджытæ. Т. 4 // Мах Дуг. 2006. № 4. С. 103-132. (на осет. яз.).
  - 14. Ирон адæмон зарджытæ. Тбилиси, 2009. 120 с. (на осет. яз.).
- 15. Научный архив Северо-Осетинского института гуманитарных и социальных исследований (НА СОИГСИ). Фонд Цхурбаевой. Д. 9.
  - 16. НА СОИГСИ. Фонд Искусства.
- 17. Фонограммархив Института русской литературы (Пушкинский дом). Коллекция 202F, Э. Эмсгеймера.
  - 18. Архив Республиканского Дома народного творчества.
- 19. Памятники народного творчества осетин: Трудовая и обрядовая поэзия осетин / Сост. Т.А. Хамицаева; пер. Г.А. Дзагурова, Т.А. Саламова, Д.Г. Тменовой и др. Владикавказ: Ир, 1992. 438 с.
- 20. Ирон адемон сфелдыстад / Чиныг сарезта Селегаты 3. Дзеуджыхъеу: Ир, 2007. Т. 2. 655 с. (на осет. яз.).
  - 21. НА СОИГСИ. Фонд фольклора. П. 141. Д. 397.
  - 22. НА СОИГСИ. Фонд фольклора. П. 71. Д. 21.
- 23. Юнг К.Г. Психологические аспекты архетипа матери // Архетипы и коллективное бессознательное. М.: АСТ, 2019. С. 95–134.
- 24. Дзлиева Д.М. Динамика исторического развития свадебного музыкального фольклора осетин. Владикавказ: ИПЦ СОИГСИ ВНЦ РАН и РСО-А, 2014. 362 с.

**Dzlieva, Dzerassa M.** – V.I. Abaev North Ossetian Institute for Humanitarian and Social Studies of the Vladikavkaz Scientific Centre of RAS (Vladikavkaz, Russia); https://orcid.org/0009-0006-5295-4983, gegusa@gmail.com

#### RELIGIOUS AND MYTHOLOGICAL SONG DEDICATED TO MADYMAIRAM.

**Keywords**: Ossetian folklore, religious and mythological songs, traditional music, Ossetian culture, Ossetian ethnomusicology.

The Ossetian religious-mythological system is a complex phenomenon in its historical origin, which has repeatedly become the subject of scientific research by various authors. However, there have been no works in the field of musical folkloristics devoted to the issues of musical and poetic peculiarities of religious and mythological songs until today, which is the reason for the relevance of the present study. The article deals with the issues of musical and stylistic peculiarities of the song dedicated to the Patron Saint of Women and Children Madymayræm. The aim of the article is to identify samples of a song dedicated to this patron saint, notation of audio materials and determination of musical and poetic features of this genre. Archival and published sources served as material for the study. The transcripts of the 1920-1930 recordings stored in the Scientific Archive of the North Ossetian Institute for Humanitarian and Social Studies and the Phonogram archive of the Institute of Russian Literature (Pushkin House) were also analysed. The study revealed that all available samples of religious and mythological songs dedicated to Madymayræm are typologically homogeneous; they are performed by a soloist and a group of singers without instrumental accompaniment; musical and stylistic features are similar to ritual songs accompanying movement (round dances, songs of going round courtyards). Unfortunately, the song dedicated to Madymayræm has completely disappeared from Ossetian ritual practice. Our attempts to make field recordings of this song at the present stage of the tradition's existence failed. Thus, the practical value of the present study is that the materials discovered can be a serious help in returning the genre under study to the structure of Ossetian rituals at a new stage of its historical development in forms adequate to the nature of folklore.

**For citation:** Dzlieva, D.M. Religious and Mythological Song Dedicated to Madymairam // Izvestiya SOIGSI. 2024. Iss. 54 (93). Pp.141-150. (in Russian). DOI:

## References

- 1. Miller, Vs. Osetinskie etyudy [Ossetian Etudes]. Vladikavkaz, 1992. 717 p.
- 2. Chibirov, L.A. *Narodnyi zemledel`cheskii kalendar` osetin* [National Agricultural Calendar of Ossetians]. Tskhinvali, Iryston, 1976. 281 p.
- 3. Periodicheskaya pechat` Kavkaza ob Osetii i osetinax [Periodicals of the Caucasus about Ossetia and Ossetians]. Tskhinvali, Iryston, 1987. Book 3. 444 p.
- 4. Tsgoev, T.V. *Iverskaya (Mozdokskaya) ikona Bozhiei materi (otdel'nye voprosy proiskhozhdeniya i dal'neishego istoricheskogo puti)* [Iverskaya (Mozdokskaya) Icon of the Mother of God (separate issues of origin and further historical path)]. Vladikavkaz, 2018. 100 p.
- 5. Sokaeva, D.V. Kul'tovaya osnova osetinskogo fol'klora: Eksperimental'noe issledovanie na materiale neskazochnoi prozy [The cult basis of Ossetian folklore: An experimental study based on the material of non-fairy tale prose]. Vladikavkaz, North Ossetian Institute for Humanitarian and Social Studies, 2014. 168 p.
- 6. Gatiev, B.P. *Sueveriya i predrassudki u osetin* [Superstitions and prejudices among Ossetians]. *Sbornik svedenii o kavkazskikh gortsakh* [Collection of the data on Caucasian highlanders]. 1886, iss. 9, pp. 1–83.
- 7. Tsgoev, Kh.F. *Slovar' osetinskoi mifologii i uklada zhizni* [Dictionary of Ossetian mythology and way of life] Vladikavkaz, North Ossetian Institute for Humanitarian and Social Studies, 2017. 753 p.
- 8. Abaev, V.I. *Istoriko-etimologicheskii slovar' osetinskogo yazyka* [Historical-Etymological Dictionary of the Ossetian Language]. Leningrad, Nauka, 1973, vol. II. 448 p.
- 9. Abaev, V.I. Sredneaziatskii politicheskii termin "Afshin" [The Central Asian political term "Afshin"]. *Vestnik drevnei istorii* [The Ancient History Herald]. 1959, no. 2, pp. 111–116.

- 10. Takazov, F.M. *Islam v sisteme traditsionnoi kul'tury osetin (XVIII nach. XX vv.)* [Islam in the system of traditional culture of Ossetians (XVIII early XX centuries)]. Vladikavkaz, North Ossetian Institute for Humanitarian and Social Studies, 2007. 199 p.
- 11. Gazdanova, V.S. *Zolotoi dozhd': Issledovaniya po traditsionnoi kul'ture osetin: Sb. nauchnykh trudov* [Golden Rain: Research on the Traditional Culture of Ossetians: Collection of Scientific Papers]. Vladikavkaz, North Ossetian Institute for Humanitarian and Social Studies, 2007. 438 p.
- 12. Khamitsaeva, T. (comp.), Dzhikkaev, Sh. (ed.). *Nartovskie skazaniya: epos osetinskogo naroda* [Nart Legends: the Epic of the Ossetian people]. Vladikavkaz, North Ossetian Institute for Humanitarian and Social Studies, 2005. Book 3. 712 p. (in Ossetian)
- 13. Nartovskie skazaniya. T. 4 [The Nart Sagas. Vol. 4]. Makh Dug [Our Era], 2006, no. 4, pp. 103-132. (in Ossetian)
  - 14. Osertinskie narodnye pesni [Ossetian Folk Songs]. Tbilisi, 2009. 120 p. (in Ossetian)
- 15. Nauchnyi arkhiv Severo-Osetinskogo instituta gumanitarnykh i sotsial'nykh issledovanii (NA SOIGSI) [Scientific Archive of the North Ossetian Institute of Humanitarian and Social Studies (SA NOIHSS)]. Fund of Tskhurbaeva. Case 9.
  - 16. NA SOIGSI [SA NOIHSS]. Art Fund.
- 17. Fonogrammarkhiv Instituta russkoi literatury (Pushkinskii dom) [Institute of Russian Literature Phonogram Archive (Pushkin House)]. Emsheimer Collection, 202 F.
- 18. Arkhiv Respublikanskogo Doma narodnogo tvorchestva [Republican House of Folk Art Archive].
- 19. Khamitsayeva, T. (comp.). *Pamyatniki narodnogo tvorchestva osetin: Trudovaya i obryadovaya poeziya osetin* [Monuments of Ossetian Folk Art: Labor and Ritual Poetry of Ossetians]. Vladikavkaz, Ir, 1992. 438 p.
- 20. Salagaeva, Z. (comp.). *Osetinskoe narodnoe tvorchestvo* [Ossetian Folk Art]. Dzæudzhyhau, Ir, 2007, vol. 2. 655 p. (in Ossetian)
  - 21. NA SOIGSI [SA NOIHSS]. Folklore Fund. File 141. Case 397.
  - 22. NA SOIGSI [SA NOIHSS]. Folklore Fund. File 71. Case 21.
- 23. Jung, K.G. *Psihologicheskie aspekty arkhetipa materi* [Psychological aspects of the mother archetype]. *Arkhetipy i kollektivnoe bessoznateľ noe* [The Archetypes and the collective unconscious]. Moskow, AST, 2019, pp. 95–134.
- 24. Dzlieva, D.M. *Dinamika istoricheskogo razvitiya svadebnogo muzykal'nogo fol'klora osetin* [Dynamics of the Historical Development of Ossetian Wedding Musical Folklore]. Vladikavkaz, North Ossetian Institute for Humanitarian and Social Studies, 2014. 362 p.